
1. Il Vangelo della vita
“Tutti noi viviamo grazie a una relazione, cioè 
a un legame libero e liberante di umanità e di 
cura vicendevole”. A volte però “s’invoca la li-
bertà non per donare la vita, bensì per toglier-
la, non per soccorrere, ma per offendere”: così 
si è espresso Papa Leone XIV in occasione del 
Giubileo delle Famiglie, dei Bambini, dei Non-
ni e degli Anziani, il 1° giugno 2025.
Su questo tema e, in particolare, sulla discus-
sa questione del “fine vita”, interpellati anche 

dal dibattito politico e da tante situazioni di 
dolore, a conclusione del Giubileo della Spe-
ranza, con paterna sollecitudine desideriamo 
rivolgerci a voi, fedeli delle nostre Chiese, e a 
tutte le donne e gli uomini di buona volontà 
della Campania. Ci sta a cuore, infatti, la causa 
della vita, come ci stanno a cuore anche i mala-
ti terminali, alcuni dei quali, in situazioni par-
ticolari, arrivano a chiedere di essere assistiti 
nella scelta estrema di porre fine alla loro vita. 
“Il Vangelo della vita sta al cuore del messaggio 

di Gesù”: queste le prime parole dell’Evange-
lium vitae di San Giovanni Paolo II. L’anniver-
sario dei trent’anni di quella Lettera Enciclica 
e la pubblicazione della Dignitas infinita da 
parte del Dicastero per la Dottrina della Fede, 
ci offrono l’opportunità di riaffermare con for-
za la centralità della persona umana e il valore 
inviolabile della vita. 
Questa nota nasce come risposta all’emerge-
re di derive sempre più drammatiche, quali 
l’eutanasia, il suicidio assistito e l’abbandono 

www.ilkaire.it

Continua a pag. 2

IL GIORNALE DI INFORMAZIONE DELLA CHIESA DI ISCHIA 

Custodire ogni vita, 
accompagnare ogni sofferenza

Le apparizioni della Beata Vergine a Lour-
des e la sua dolce compassione verso la pic-
cola Bernadette

La quarta Assemblea Sinodale Dio-
cesana ha visto l’intervento di don 
Carlo Busiello che ha illustrato uno 
dei Decreti Conciliari

Lo sguardo che 
ridona dignità

Ad Gentes
A pag. 5 A pag. 7

Celebrata presso il convento di 
Sant’Antonio a Ischia la XXX Gior-
nata Mondiale della Vita Consa-
crata

Una vita 
consacrata

A pag. 6

ANNO 13 | NUMERO 5 | 7 FEBBRAIO 2026 

Nota Pastorale dei Vescovi della Campania sul “fine vita”



terapeutico, e intende essere uno strumento 
di accompagnamento pastorale e culturale 
per le nostre comunità cristiane, perché sia-
no sempre più testimoni credibili del Vangelo 
della vita. In un tempo in cui si fa strada una 
cultura della morte, alla luce del Vangelo e del 
Magistero della Chiesa, desideriamo rinnova-
re il nostro “sì” alla vita, alla cura, all’accompa-
gnamento amorevole di chi soffre.
2. La persona al centro: la sua dignità in sé 
e in relazione
La  Dignitas infinita  afferma con chiarezza 
che ogni essere umano possiede una dignità 
intrinseca, inalienabile, incommensurabile, 
che non dipende da qualità accidentali o 
da capacità funzionali, ma dalla sua natura 
di creatura fatta a immagine e somiglianza 
di Dio (Gen 1,26). Questa dignità, radicata 
nella creazione e redenta in Cristo, non 
viene mai meno, nemmeno nella malattia, 
nella sofferenza, nella disabilità o nella fase 
terminale della vita. 
L’antropologia cristiana afferma una visione 
integrale della persona, che unisce corpo, 
psiche e spirito, e la riconosce come essere 
relazionale, chiamata alla comunione con Dio 
e con gli altri. Ogni tentativo di ridurre l›uomo 
a semplice individuo, misurabile secondo 
criteri di efficienza o autonomia assoluta, è 
contrario al Vangelo.
3. La vita: dono e compito
L’Evangelium vitae ci ricorda che la vita non 
è un diritto assoluto e soggettivo, ma un 
dono ricevuto, da accogliere con gratitudine 
e custodire con responsabilità. Essa è un 
bene primario, fondamento di ogni altro 
diritto, e pertanto non può essere soppressa, 
nemmeno per ragioni di compassione.
Nel contesto culturale odierno, dominato da 
un paradigma tecnocratico e individualista, è 
urgente riscoprire la dimensione sacrale della 
vita, che interpella la coscienza personale 
e collettiva. Il dono della vita implica anche 
il dovere di promuoverla, sostenerla e 
difenderla, specialmente là dove essa è più 
minacciata.
4. La sofferenza e la morte nella luce 
pasquale
L’esperienza del dolore e della morte 
interroga profondamente l’uomo e la sua 
fede. La risposta cristiana non si esprime in 
una fuga dalla realtà, ma nella condivisione 
e nella speranza. Cristo, con la sua Passione 
e Risurrezione, ha redento anche il dolore, 
trasformandolo in via di salvezza.

La  Lettera Samaritanus bonus  dell’allora 
Congregazione per la Dottrina della Fede 
sulla cura delle persone nelle fasi critiche 
e terminali della vita, ci ricorda che la 
vicinanza al malato, l’accompagnamento nella 
sofferenza, il prendersi cura fino alla fine, 
costituiscono un atto di amore e di giustizia. 
La sofferenza non è mai inutile: vissuta nella 
fede, può diventare luogo di purificazione, 
di comunione con il Crocifisso Risorto e di 
testimonianza.
5. Il no all’eutanasia e al suicidio assistito
Nel ribadire con forza il «no» della Chiesa 
all’eutanasia e al suicidio assistito, vogliamo 
farci eco della parola chiara del Magistero: 
nessuna legge può legittimare atti che 
sopprimono intenzionalmente una vita 
umana innocente.
Tali pratiche, anche quando motivate da 
pietà o dal desiderio di evitare il dolore, 
rappresentano una grave violazione della 
dignità umana e un fallimento della società 
nel suo compito di accompagnare, sostenere, 

amare. Esse minano il fondamento della 
convivenza civile e rischiano di alimentare 
quella «cultura dello scarto» da cui tante volte 
ci ha messo in guardia Papa Francesco. 
6. Il sì alla cura e alle cure palliative
Affermare il valore della vita significa dire 
un “sì” pieno e convinto alla cura, evitando 
ogni accanimento terapeutico o intervento 
sproporzionato. Curare significa prima di 
tutto «prendersi cura» della persona, non solo 
della malattia. Le cure palliative rappresentano 
oggi una risposta etica e scientifica adeguata 
alla sofferenza, capace di lenire il dolore, 
accompagnare con dignità e offrire sostegno 
umano e spirituale. Purtroppo, anche nella 
nostra Regione, però, esse sono adottate 
solo in minima parte: di fatto la legge sulle 
cure palliative non ha visto ancora una 
piena attuazione. Con la Presidenza della 
CEI, mentre auspichiamo che al più presto 
“si giunga, a livello nazionale, a interventi 

che tutelino nel miglior modo possibile la 
vita, favoriscano l’accompagnamento e la 
cura nella malattia, sostengano le famiglie 
nelle situazioni di sofferenza”, ribadiamo la 
necessità che le cure palliative siano “garantite 
a tutti, in modo efficace e uniforme in ogni 
Regione, perché rappresentano un modo 
concreto per alleviare la sofferenza e per 
assicurare dignità fino alla fine, oltre che 
un’espressione alta di amore per il prossimo” 
(Nota del 19 febbraio 2015). 
In questa prospettiva le cure palliative sono 
da considerarsi atto di giustizia e di carità, non 
rappresentano semplicemente un’opzione 
clinica, ma un dovere umano e sociale. La 
Chiesa le considera una risposta concreta 
e pienamente conforme all’etica cristiana, 
perché alleviano il dolore e la sofferenza 
senza provocare la morte, accompagnano la 
persona con rispetto e prossimità e mettono 
al centro il paziente e non solo la malattia. 
Secondo la Dottrina Sociale della Chiesa, il 
bene comune richiede che lo Stato garantisca 
l’accesso universale ed equo alle cure 
palliative. Chiediamo con forza, perciò, che le 
strutture sanitarie, pubbliche e private, siano 
sempre più dotate di unità di cure palliative 
e che il personale sia formato secondo una 
visione integrale della persona. La cura non 
è solo un dovere professionale, ma una 
vocazione all’amore.
7. L’impegno pastorale: prossimità, 
accompagnamento, consolazione
Come Pastori, ci sentiamo chiamati a 
promuovere una pastorale della vita che 
sappia essere prossima, accogliente, concreta. 
Le nostre comunità diventino sempre più «case 
della misericordia», luoghi dove chi soffre 
possa trovare ascolto, sostegno, preghiera. 
Invitiamo, perciò, i presbiteri, i diaconi, le 
consacrate e i consacrati, gli operatori pastorali 
e tutti i fedeli laici a farsi «buoni samaritani», 
capaci di fermarsi accanto all’umanità ferita. 
Ogni parrocchia promuova “il ministero della 
consolazione”, che coinvolga anche medici, 
psicologi e volontari, per accompagnare gli 
ammalati e le loro famiglie. Ai cappellani, ai 
consacrati e ai tanti volontari che operano 
nelle strutture per anziani e malati chiediamo 
di essere segni luminosi di speranza e di 
coinvolgere le comunità cristiane in questo 
servizio così prezioso.
8. Educare alla vita, formare le coscienze
Il Catechismo della Chiesa Cattolica dedica 
ampio spazio alla cura della vita anche nella 

2
Primo piano

www.ilkaire.it

Continua a pag. 3

Continua da pag.1

   7 febbraio 2026 



fase terminale e al rifiuto dell’accanimento 
terapeutico e dell’eutanasia. Si tratta di una 
vera e propria sfida culturale per la quale si 
richiede un forte impegno educativo. In un 
tempo in cui aumentano fenomeni di violenza 
anche tra i giovani, è necessario formare 
le coscienze al rispetto e all’amore per la 
vita, al senso della fragilità, al valore della 
solidarietà. Le scuole, gli oratori, i gruppi 
giovanili devono essere luoghi dove si coltiva 
una «cultura della vita». Anche nei percorsi di 
iniziazione cristiana, dei nubendi, come pure 
nella catechesi permanente, la Comunità 
cristiana, mentre annuncia la bellezza della 
vita nuova in Cristo, è chiamata a formare 
ogni persona al servizio alla vita come risposta 
concreta a una precisa istanza evangelica (cfr. 
Direttorio per la Catechesi, 2020).
Nei cammini di formazione si dia, perciò, 
ampio spazio alla conoscenza dei santi 
educatori e della carità, modelli concreti 
a cui ispirarsi. Pensiamo ad esempio a San 
Camillo de Lellis, patrono degli ammalati e 
degli ospedali; a Santa Teresa di Calcutta che 
ha testimoniato la carità verso i morenti; a 
San Giovanni Paolo II, il Papa della Salvifici 
Doloris che ha vissuto nella carne la sofferenza 
con dignità e fede, annunciando la “grazia 
della debolezza”. Non possiamo dimenticare, 
inoltre, i tanti testimoni di santità delle nostre 
terre, primo fra tutti Giuseppe Moscati, il 
medico santo che “vedeva Cristo stesso nel 
malato, che, nella sua debolezza, nella sua 
miseria, nella sua fragilità e insicurezza, 
a lui si rivolgeva invocando aiuto; vedeva 
chi gli stava innanzi come una persona, un 
essere in cui c’era un corpo bisognoso di 
cura, ma anche un essere in cui albergava 
uno spirito pur esso bisognoso di aiuto e 
di conforto” (San Giovanni Paolo II Omelia 
della canonizzazione, 25 ottobre 1987). 
Sarebbe, però, importante riscoprire anche 
la testimonianza di tanti “santi della porta 
accanto” che sono stati segno dell’amore di 
Dio per gli ammalati e i morenti.
Tutta la comunità credente potrebbe trovare 
occasioni significative di sensibilizzazione, 
formazione e crescita. Anche ai medici, 
agli infermieri, agli operatori sociosanitari 
e a quanti sono impegnati nel sociale, si 
offrano cammini di formazione per aiutarli a 
discernere e a scegliere, rigettando ogni forma 
di «falsa compassione», affinché riscoprano la 
grandezza della loro vocazione che è curare, 
accompagnare, mai abbandonare. La clausola 

dell’obiezione di coscienza deve essere 
salvaguardata come espressione di libertà 
e responsabilità etica. Anche ai politici e a 
quanti operano a servizio del bene pubblico 
sia offerta una opportuna formazione.
9. Appello alla società civile, alle istituzioni 
e ai politici
La vita non è un affare privato. Chiediamo con 
forza alle istituzioni pubbliche di difendere e 
promuovere la vita in ogni fase e condizione. 
Chiediamo che si tutelino i più deboli, che si 
garantisca l’accesso universale alle cure, che 
s’incentivino le cure palliative e ci si opponga 
con chiarezza all’eutanasia e al suicidio 
assistito. “La legge naturale - ci ha ricordato 
Papa Leone XIV nel Giubileo ai Governanti - 
universalmente valida al di là e al di sopra di 
altre convinzioni di carattere più opinabile, 
costituisce la bussola con cui orientarsi nel 
legiferare e nell’agire”.
Domandiamo, perciò, sul “fine vita” leggi giu-
ste che tengano conto delle reali necessità dei 
cittadini e siano espressione di un confronto il 

più ampio possibile, libero da logiche di parte 
ed eventuali strumentalizzazioni. A riguardo ci 
preoccupano le recenti iniziative regionali, in-
traprese in Campania come in altre Regioni, e 
riteniamo, in linea con le sentenze della Corte 
Costituzionale, che la sede naturale per legi-
ferare su un tema così delicato debba essere il 
Parlamento. Ai politici, in particolare, chiedia-
mo di avviare, su questo tema, una riflessione 
profonda, sulle basi della dignità della per-
sona. A loro domandiamo uno sguardo non 
parziale sui diritti della persona in ogni fase 
della sua vita, e in particolare nei momenti di 
massima vulnerabilità. Con Papa Francesco 
riteniamo di dover ricordare loro che quan-
do si parla dell’uomo, vanno tenuti presenti 
tutti gli attentati alla sacralità della vita uma-
na: “È attentato alla vita la piaga dell’aborto. È 
attentato alla vita lasciar morire i nostri fratelli 
sui barconi nel canale di Sicilia. È attentato 
alla vita la morte sul lavoro perché non si 

rispettano le minime condizioni di sicurezza. 
È attentato alla vita la morte per denutrizione. 
È attentato alla vita il terrorismo, la guerra, la 
violenza; ma anche l’eutanasia. Amare la vita 
è sempre prendersi cura dell’altro, volere il 
suo bene, coltivare e rispettare la sua dignità 
trascendente” (Discorso all’Associazione 
Scienza e Vita, 30 maggio 2015).
10. Testimoni del Vangelo della vita
“Se manca la base religiosa e la speranza della 
vita eterna, la dignità umana viene lesa in 
maniera assai grave, come si constata spesso 
al giorno d’oggi, e gli enigmi della vita e della 
morte, della colpa e del dolore rimangono 
senza soluzione, tanto che non di rado gli 
uomini sprofondano nella disperazione”: così 
scrivevano i padri conciliari nella Gaudium 
et spes. A sessant’anni di distanza, quelle 
parole appaiano oggi quanto mai attuali, anzi 
profetiche. 
“Noi, invece, - ci ha ricordato Papa Francesco 
- in virtù della speranza nella quale siamo 
stati salvati, guardando al tempo che scorre, 
abbiamo la certezza che la storia dell’umanità 
e quella di ciascuno di noi non corrono verso 
un punto cieco o un baratro oscuro, ma sono 
orientate all’incontro con il Signore della 
gloria” (Spes non confundit, 19). 
Questa certezza viene dalla fede nella vita 
eterna, la stessa che permise a Francesco 
d’Assisi, anche quando la sua vita fu 
sfigurata dal dolore e dalla sofferenza, di 
cantare “Laudato si’, mi’ Signore, per sora 
nostra morte corporale”: una fede che ci 
responsabilizza. 
Le Chiese della Campania, perciò, nel ribadire 
il “sì” incondizionato alla vita, consapevoli 
della loro vocazione a essere madri amorevoli, 
voci profetiche, testimoni credibili del Vangelo 
della vita, in un tempo segnato da guerre e 
conflitti, dalla paura della sofferenza e dalla 
tentazione della morte procurata, scelgono 
di essere «popolo della vita e per la vita» 
(Evangelium vitae, 6). 
Costruiamo insieme una cultura della cura e 
seminiamo la speranza!
Consegniamo questo cammino a Maria, Madre 
della Vita, che ha saputo accogliere, custodire, 
accompagnare, offrire. A Lei affidiamo ogni 
madre, ogni padre, ogni malato, ogni medico, 
ogni comunità, le donne e gli uomini della 
Campania. Con Lei, Donna sotto la Croce, 
vogliamo proclamare: la vita è buona, sempre, 
anzi “cosa molto buona”! 

3 www.ilkaire.it

Continua da pag.2

   7 febbraio 2026 

Primo piano



pericoli posti dagli attuali 
conflitti nel mondo, compresa 
la devastante guerra in Ucraina, 
rendono la scadenza del 
New START semplicemente 

inaccettabile»: così si è espresso l’arcivescovo 
presidente della Conferenza episcopale 
statunitense. 
«Invito le persone di fede e tutti gli uomini 
e le donne di buona volontà a pregare 
ardentemente affinché noi, come comunità 
internazionale, possiamo sviluppare il 
coraggio di perseguire una pace autentica, 
trasformante e duratura», ha aggiunto 
l’arcivescovo.
Aprire percorsi verso il disarmo
Il presidente della Conferenza episcopale 
degli Stati Uniti è intervenuto alla vigilia del-
la scadenza, fissata al 5 febbraio, del Tratta-
to per la riduzione delle armi strategiche 
(New START), l’ultimo grande accordo sul 
controllo degli armamenti nucleari tra Stati 

Uniti e Russia. Nel suo appello, Coakley ha 
sollecitato i decisori politici a intraprendere 
negoziati diplomatici per mantenere i limiti 
previsti dal trattato e ad aprire «percorsi verso 
il disarmo». L’arcivescovo ha poi richiamato le 

parole pronunciate da Papa Leone XIV nel di-
scorso al corpo diplomatico, ha sottolineato 
la «necessità di dare seguito al New START» e 
ha messo in guardia dal «pericolo di tornare 
a una corsa alla produzione di armi sempre 

più sofisticate, anche mediante l’intelligenza 
artificiale».
Perseguire sempre il dialogo
Più in generale, ha ricordato il messaggio 
per la Giornata mondiale della pace, in cui 
il Pontefice ha citato San Giovanni XXIII e 
il suo invito al «disarmo integrale», fondato 
su una mentalità che riconosce che «la pace 
vera e duratura tra le nazioni non può consi-
stere nel possesso di un eguale quantitativo 
di armamenti, ma solo nella fiducia recipro-
ca». «Le divergenze di politica internazionale, 
per quanto gravi, non possono essere usate 
come scuse per uno stallo diplomatico; al 
contrario, dovrebbero spronarci a perseguire 
con maggiore forza un impegno efficace e il 
dialogo», ha proseguito Coakley, affidando 
infine l’appello a una preghiera: «Il Principe 
della pace illumini i nostri cuori e le nostre 
menti per cercare la pace nel mondo in uno 
spirito di fraternità universale».
*Vatican News

4 www.ilkaire.it   7 febbraio 2026 

Al seguito di Leone

a “pace”, parola chiave del 
pontificato di Papa Leone, 
rischia di subire un pesante 
contraccolpo. A preoccupare 
il Pontefice non è solo la deli-

cata situazione del mondo con tanti conflitti 
in corso ma anche la possibilità che non ci 
sia più un seguito per “il Trattato New START 
sottoscritto nel 2010 dai presidente degli 
Stati Uniti e della Federazione Russia, – evi-
denzia il Vescovo di Roma - che ha rappre-
sentato un passo significativo nel contenere 
la proliferazione delle armi nucleari”. L’intesa 
è scaduta in data 5 febbraio e per questo il 
Papa, al termine dell’udienza generale, ha 
lanciato il suo appello.
“Nel rinnovare l’incoraggiamento ad ogni 
sforzo costruttivo in favore del disarmo e 
della fiducia reciproca rivolgo un pressan-
te invito a non lasciare cadere questo stru-

mento senza cercare di garantirgli un segui-
to concreto ed efficace.”
La pace minaccia dal riarmo
Un seguito necessario perché il futuro del 
mondo non sia segnato dalla corsa al riarmo 

e da una pace sempre più lontana che invece 
resta “patrimonio” di tutti.
“Esige di fare tutto il possibile per scongiu-
rare una nuova corsa agli armamenti che 

minaccia ulteriormente la pace tra le nazio-
ni. È quanto mai urgente sostituire la logica 
della paura e della diffidenza con un’etica 
condivisa capace di orientare le scelte verso 
il bene comune e di rendere la pace un pa-
trimonio custodito da tutti.”
Il trattato New START
Dopo essere stato firmato, nel 2010, dal 
presidente americano, Barack Obama, e 
da quello russo, Dmitri Medvedev, il trat-
tato era stato prorogato una prima volta 
nel 2016 e poi rinnovato nel 2021 per altri 
5 anni. Pone un limite di 1550 testate nu-
cleari strategiche dispiegate per ciascuna 
parte, nonché un tetto di 700 vettori ope-
rativi – missili balistici intercontinentali 
(Icbm), missili lanciati da sottomarini (Slbm) 
e bombardieri pesanti – e di 800 vettori 
complessivi tra schierati e non schierati. 
* Vatican News

Scongiurare la corsa al riarmo: 
minaccia la pace patrimonio di tutti

I vescovi Usa: 
“inaccettabile” la scadenza del trattato

L
Benedetta 

Capelli *

«I
Guglielmo 

Gallone *



ndate e fate discepoli tutti i 
popoli”, con queste parole, 
che troviamo nel Vangelo di 
Matteo (Mt 28,18-20), Gesù in-
vita i discepoli ad ammaestrare 

le nazioni, battezzare nel nome del Padre, 
del Figlio e dello Spirito Santo, insegnare a 
osservare i suoi comandamenti e a passare 
il mandato ai loro successori. Nella visione 
che ha preceduto il Concilio Vaticano II, la 
missione derivante da questo mandato di 
Cristo era vista semplicemente come una 
“funzione” della Chiesa, la quale era chiama-
ta ad annunciare il Vangelo fino ai confini del 
mondo e sussisteva finché non si formava là 
una comunità cristiana stabile e organizzata. 
Il carattere missionario non era costitutivo 
della Chiesa, ma solo attività temporanea e 
geograficamente, oltre che storicamente, de-
terminata. Il Concilio Vaticano II ha invece 
affermato che la Chiesa è per sua natura mis-
sionaria in quanto originata dalla missione di 
Cristo, a sua volta frutto dell’amore di Dio 
per l’uomo. 
Questo punto fondamentale viene espresso 
in modo specifico nel testo Ad Gentes, uno 
dei nove Decreti che, insieme alle quattro 
Costituzioni e le tre Dichiarazioni, costitui-
scono la preziosa documentazione frutto del 
lavoro dei padri conciliari negli anni tra il ’62 
e il ’65. Questo Decreto, che riporta la mis-
sione al centro della vita ecclesiale, è stato il 
tema della Quarta Assemblea Sinodale che si 
è svolta il 26 gennaio nella Sala San Giovanni 
Paolo II dell’Episcopio. 
L’Assemblea si è aperta con un ricco e artico-
lato intervento di don Carlo Busiello, al qua-
le è seguita la ormai consueta discussione nei 
tavoli sinodali. 
Don Carlo, dopo aver illustrato la genesi, la 
lunga elaborazione conciliare e la struttu-
ra del Decreto, ha spiegato come il Conci-
lio abbia, attraverso Ad Gentes, superato la 
nozione giuridico – territoriale di missione 
preconciliare, fondando il concetto stesso di 
Chiesa nella attività missionaria e di evange-
lizzazione. Tale attività – ha spiegato – radica 
la missione della Chiesa nella Trinità:
«Non è la Chiesa che si dà una missione, è la 

volontà di Dio che affida la missione al suo 
Figlio Gesù e all’opera dello Spirito Santo: la 
Chiesa senza missione non avrebbe necessi-
tà di esistere, la Chiesa esiste per essere mis-
sionaria, il Padre è la sorgente originaria e 
inesauribile ed è all’origine del disegno sal-
vifico originale, da cui scaturiscono le mis-
sioni del Figlio e dello Spirito Santo che sono 
il fondamento teologico di ogni dinamismo 
missionario».

Dunque, la Chiesa è per sua natura missiona-
ria e deriva tale natura dalla missione di Cri-
sto; essa è inviata alle genti, ad gentes, cioè 
a tutti i popoli, come sacramento di salvezza 
ed è quindi segno e strumento, come Cri-
sto, mediante il quale si realizza la salvezza. 
L’attività specifica della Chiesa missionaria è 
innanzitutto finalizzata alla evangelizzazione 
mediante la Parola:
«La Chiesa, il seme della Parola, comincia a 
vivere con strutture stabili e si può parlare 
di ‘plantatio ecclesiae’. Le Chiese così for-
mate sono definite dal Decreto come chiese 
nuove, particolari o locali, non sono real-
tà periferiche e incomplete, ma autentiche 
espressioni della Chiesa universale».
In tal modo il Concilio supera il concetto di 
chiese indigene ed elimina l’accento prima 
posto sull’adattamento esteriore o sull’origi-
ne etnica; le chiese giovani devono essere in 
grado di assumere e valorizzare le ricchezze 
culturali dei popoli e il Vangelo deve e può 
incarnarsi nelle tradizioni, nei saperi e nelle 
forme delle culture di arrivo. 
Con il Decreto si pone anche l’attenzione sui 
soggetti che diventano responsabili dell’atti-
vità missionaria: non solo vescovi, presbiteri 
e religiosi, ai quali certamente spetta un ruo-

lo primario, ma la Chiesa intera, tutti i bat-
tezzati, in particolare i laici, secondo i propri 
carismi e ministeri. Il Decreto propone in so-
stanza il concetto di corresponsabilità ripre-
so da Papa Francesco e proposto nell’attuale 
Sinodo. 
Nella parte conclusiva del suo intervento, 
don Carlo Busiello ha sottolineato quanto sia 
stata importante e decisiva la svolta prodotta 
dal Decreto, che ha ridimensionato il concet-
to di missione, sganciandolo dalla consueta 
immagine dell’Africa o del Centro America. 
Ad Gentes risulta innovativa non perché ha 
annullato la missione verso il mondo non 
cristiano, lontano geograficamente, ma per-
ché ha anticipato la necessità di sottoline-
are che essa è dimensione costitutiva della 
Chiesa e che la missione è concepibile e 
necessaria anche verso le realtà di vecchia 
tradizione cristiana, come la stessa Europa, 
concezione che è stata sviluppata soprattut-

to nelle fasi del post Concilio, attraverso l’E-
sortazione apostolica Evangelii Nuntiandi, 
di Papa Paolo VI (1975), la Lettera enciclica 
Redemptoris Missio di Papa Giovanni Paolo 
II (1990) e in Evangelii Gaudium di Papa 
Francesco (2013). Se ancora in molte chie-
se – ha concluso don Carlo – la missione è 
ancora recepita come settore specialistico, 
confinata cioè nelle diverse iniziative della 
Giornata Missionaria, la Veglia o le offerte 
occasionali, dove spesso manca una rea-
le conversione delle strutture ecclesiali in 
senso missionario, il Sinodo sta dando una 
grande spinta nella direzione voluta da Papa 
Francesco dove il senso della missionarietà si 
coglie nel concetto di “Chiesa in uscita”, cioè 
di una Chiesa permanentemente missionaria, 
in grado di superare la logica conservativa 
del “si è sempre fatto così”, una Chiesa nella 
quale emerge una visione della missione non 
come conquista, ma come testimonianza del 
Vangelo nella storia.
«Tuttavia la sfida resta quella di passare 
da una ricezione a parole a una ricezione 
trasformativa capace di incidere sulle scelte 
concrete delle comunità e chiese locali per 
lasciare alle future generazioni una Chiesa 
autenticamente missionaria e in uscita». 

5 www.ilkaire.it   7 febbraio 2026 

In Diocesi

“Ad Gentes”, la missione che ci riguarda tutti
Quarta Assemblea Sinodale Diocesana

26 gennaio 2026

“A
Anna 

Di Meglio



6 www.ilkaire.it   7 febbraio 2026 

omenica 1° febbraio, presso 
il convento di Sant’Antonio a 
Ischia è stata celebrata la XXX 
Giornata Mondiale della Vita 
Consacrata. I frati 

ospitanti e le suore in rappresen-
tanza di tutte le congregazioni 
presenti sull’isola hanno festeg-
giato, con la messa insieme al 
Vescovo Carlo, questa ricorrenza 
istituita da San Giovanni Paolo II, 
alla presenza dei numerosissimi 
fedeli accorsi. La liturgia è sta-
ta allietata da canti e strumenti 
che all’unisono rendevano lode 
a Dio. L’omelia del vescovo ha 
sottolineato la presenza silen-
ziosa ma importante della vita 
consacrata, partendo dalle “be-
atitudini”, il cui testo ricorreva 
nel Vangelo della domenica. Il 
nostro pastore ha preso a spun-
to proprio la parola “beati” per 
ricordare a tutti che non bisogna 
attendere di passare a miglior 
vita per sperimentare tale condizione, ma 
che, vivendo in Cristo e secondo la Sua pa-
rola, la nostra vita può essere beata fin da su-
bito, qui e ora. Ha continuato sottolineando 
che si è “beati” quando ci si prende cura di 
chi soffre o versa nel bisogno, quando si ha la 
capacità di ascoltare senza giudicare e quan-
do si ama l’altro come sé stesso, secondo il 
dettato evangelico. Da qui deriva la “purezza 
del cuore” e la “povertà di spirito” che Gesù 

esalta: dallo svuotarsi di sé stessi, dai propri 
egoismi e attaccamenti, per farsi carico delle 
necessità del prossimo che ci passa accanto o 
che ci sta di fronte. 
Davanti al Vescovo, poi, tutti i consacrati 
hanno rinnovato, con semplicità ma solenne-

mente, le loro promesse di Vita Consacrata, 
tutti insieme pur nella diversità dei carismi. 
Per chi partecipava, il momento ha costitui-
to un invito a riscoprire la bellezza della vita 

consacrata, dono prezioso per la Chiesa e 
per il mondo, e per il lavoro, a volte silen-
zioso ma significativo, di questo piccolo lie-
vito che fa crescere la massa. L’impegno e la 
presenza dei consacrati vuole essere anche 
luce per chi è nelle tenebre, o semplice-
mente ha smarrito la strada, a causa delle 
tante difficoltà che la vita ci impone o sem-
plicemente perché preso dalle difficoltà del 
quotidiano.   La vita consacrata rappresenta 
una forma unica di impegno spirituale, che 
si manifesta attraverso voti di povertà, casti-
tà e obbedienza. Che si tratti di clausura, o 
suore, frati, monaci o altri membri di istituti 
religiosi, queste persone sono impegnate, a 
vario titolo e secondo il carisma specifico, in 
un prezioso e silenzioso servizio verso la co-
munità, offrendo la loro vita come dono per 
il bene comune e per l’avanzata del Regno di 
Dio fra gli uomini. E inoltre, cosa può dire, 
ancora oggi, al mondo la chiamata del Signo-
re che ha scelto queste persone? Si tratta solo 
di un’esistenza di rinunce o di esilio dal mon-
do? No, sicuramente no. Al contrario, è una 
chiamata alla gioia, una testimonianza viva 
dell’Amore di Dio per l’umanità attraverso 
il servizio concreto al prossimo e un punto 

di riferimento spirituale per tanti attraverso 
le proprie comunità di appartenenza. E il Si-
gnore chiama sempre!! Proprio questa estate, 
abbiamo potuto condividere, in un momento 

di forte crisi delle vocazioni reli-
giose, la presenza di una giovane 
pugliese, prossima ai primi voti 
(che ha pronunciato poi agli 
inizi di settembre scorso) nella 
comunità di Ischia delle suore Fi-
glie della Chiesa. Proprio a lei, la 
prima domanda che è stata posta 
un po’ da tutti è stata:” Cosa ti 
ha spinto a cominciare un cam-
mino formativo finalizzato poi 
alla consacrazione a Dio?”. La 
sua risposta è stata: “Mi sono ri-
conosciuta nella vita e nello stile 
delle Figlie della Chiesa e così 
ho chiesto di cominciare que-
sta avventura, fidandomi della 
pienezza che sentivo, pensando 
alla consacrazione e rimanendo 
nella gioia che provavo nella 
preghiera con la Parola”. Siamo 

grati a queste sorelle e questi fratelli di aver 
aderito alla chiamata del Signore, per la loro 
presenza in mezzo a noi e per la loro testimo-
nianza di vita. Pur tuttavia, anche a noi laici 

toccano compiti specifici. In primo luogo, ci 
tocca custodire, avere a cuore e incoraggiare 
sempre i nostri fratelli consacrati, in secon-
do luogo essere grati a Dio per il dono del-
la loro presenza tra noi e, infine, prendere 
coscienza che ogni cristiano può essere, anzi 
è chiamato a essere, un segno eloquente di 
dedizione a Dio e di servizio ai fratelli, capace 
di illuminare il cammino delle comunità cri-
stiane e di offrire una testimonianza credibile 
di speranza nel tempo presente, attraverso 
l’incarnazione quotidiana della Parola di Dio.

Una vita consacrata

D
Nunzia 

Eletto

In Diocesi



7   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

Ecclesia

l prossimo 11 febbraio vivremo 
la memoria della Beata Vergi-
ne Maria di Lourdes e la XXXIV 
Giornata Mondiale del Malato. Il 
tema scelto quest’anno da Papa 

Leone XIV, “La compassione del Samarita-
no: amare portando il dolore dell’altro”, è 
quanto mai utile per poter guardare alla grotta 
di Massabielle e riscoprire il 
messaggio che Maria volle 
consegnare alla piccola 
Bernadette Soubirous. La 
storia del Samaritano ci 
parla, infatti, di dignità, di 
un amore che si fa carico 
dei pesi altrui e che diventa 
compartecipazione, com-
passione. Non una compassione come la in-
tendiamo forse noi, un misero “avere pietà”, 
ma un cum-patior, soffrire insieme. Lourdes e 
le 18 apparizioni della bella Signora a Berna-
dette ci fanno scorgere proprio questo: la com-
passione. Dobbiamo, anzitutto, guardare per 
un attimo a chi fosse Bernadette Soubirous. 
Prima figlia di due mugnai, avrà una infanzia 
difficile, segnata da una profonda crisi econo-
mica della sua famiglia. Povera e ignorante, 
incapace perfino di imparare il catechismo e, 
quindi, nemmeno ammessa alla prima comu-
nione; addirittura in paese era chiamata “le 
petite merde” - mi sembra inutile tradurre. Chi 
oggi va a Lourdes e visita il cosiddetto cachot, 
la casa della famiglia Soubirous negli anni peg-
giori della loro crisi economica, può rendersi 
conto di che condizioni infime di vita dovesse 
attraversare quella piccola ragazzina quattordi-
cenne, che andava a raccogliere proprio a Mas-
sabielle. Lì dove sorge la famosa grotta, all’epo-
ca, era terra di nessuno, la sponda del fiume 
poco raccomandata dove i poveri potevano 
racimolare qualcosa. Un quadro sconfortante 
che ci fa, però, trarre una prima importante 
considerazione: Maria sceglie proprio lei. Pro-
prio la bambina povera, considerata stupida e 
ignorante. Bernadette non conosceva il fran-
cese, parlava solo il guascone - il dialetto di 
quella zona, a confine tra Francia e Spagna - e 
la Madonna non si fa problemi a parlare anche 
lei guascone, a rivolgersi a lei in una lingua 
che avrebbe compreso. Bernadette si sente da 
subito guardata da Maria: guardata e non giu-
dicata. Come poi lei stessa dirà, per la prima 

volta si sente considerata come una persona. 
Sarebbe riduttivo, in poche righe, riassumere 
il grande itinerario che Maria e Bernadette 
compiono nelle diciotto apparizioni, tra l’11 
febbraio e il 16 luglio 1858. Credo, però, che 
vada citata almeno una di queste apparizioni, 
per dimostrare come il messaggio di Lourdes 
sia anzitutto un messaggio di dignità e come, 

per Bernadette, lo sguardo di 
Maria sia stato davvero uno 
sguardo che ridona dignità. 
È il 25 febbraio del 1858, è 
un giovedì, e per la nona volta 
Aquerò - quella là, come Ber-
nadette chiama la bella Signora 
che non subito le rivela il suo 
nome - appare nella grotta di 

Massabielle. Sono presenti circa trecento per-
sone e Bernadette sembra essere diventata 
pazza: la vedono scavare per terra, sotto alla 
grotta, e iniziare a bere quell’acqua fangosa 
che inizia a zampillare. Come è naturale non 
riesce, la rigetta, eppure continua finché, pare 
alla quarta volta, l’acqua diventa pura. Ma non 
finisce qui: inizia pure a mangiare l’erba che 
cresce sotto alla grotta. Forse, chi non crede 
alla presenza della Madonna in quello sperone 
di roccia, potrebbe darle della pazza, ma, a chi 
ci crede, allora come per noi oggi, può sorgere 
il dubbio: perché Maria fa fare tali cose a quella 
povera ragazzina? Non la sta forse rendendo 
ridicola agli occhi della folla e agli occhi nostri? 
Non le sta forse togliendo dignità facendole 
bere fango e mangiare erba? A rispondere ai 
nostri dubbi è la stessa Bernadette, che dirà di 
aver fatto tutte quelle cose per un solo motivo. 
Non certo perché lo chiede la Madonna: non 
sapeva fosse la Madonna, Aquerò svelerà il suo 
nome solo il 25 marzo con la famosa “Que soy 
era Immaculada Councepciou”. Bernadette 
lo fa perché si sente, ancora una volta, davve-
ro guardata, guardata con dignità, guardata 
come si guarda una Persona, con la P maiu-
scola. In fin dei conti si sente guardata come 
mai nessuno aveva fatto prima con lei. E allora, 
pensa, potrà mai chi mi conferisce tale dignità, 
chi mi fa sentire così bene, così in pace con 
me stessa, chiedermi di fare qualcosa di male, 
qualcosa di sbagliato, di contrario a quella di-
gnità che lei, solo lei, ha saputo donarmi? Ecco, 
allora, il legame profondo tra quello sguardo 
di Maria nello sperone di roccia sul fiume Gave 

e la Giornata del Malato di quest’anno: come 
nella parabola del Samaritano l’amore riesce a 
concretizzarsi, a farsi carne nelle mani, nello 
sguardo e nella premura di quel tale che in 
viaggio si imbatte nel dolore dell’altro, così 
Maria ci ha invitato a fare lo stesso, incarnan-
do quell’amore nel suo sguardo e nelle sue 
parole a Bernadette. E ancora, possiamo dire 
che, quando questo amore si incarna e ci viene 
donato, non diventa la bacchetta magica per 
ogni problema, il Dio tappabuchi che risolve 
ogni cosa - per citare una delle espressioni 
più note di Dietrich Bonhoeffer, teologo che 
abbiamo incontrato nelle scorse edizioni di 
questo settimanale. Ancora una volta è rivela-
tiva l’esperienza di Lourdes: Bernadette con le 
apparizioni non risolverà i suoi problemi, anzi. 
Dovrà ancora affrontare prove e sofferenze, 
però, lo farà con uno spirito nuovo. Possiamo 
dire che lo farà ricordando quello sguardo che 
l’ha amata, che le ha ridonato dignità, che l’ha 
resa capace di affrontare ogni difficoltà. E arri-
verà al termine dei suoi giorni, malata e incom-
presa, capace di poter dire, come ci dimostra 
il suo stupendo testamento spirituale, grazie 
per ogni cosa, soprattutto per le difficoltà e le 
numerose sofferenze. Con Bernadette, allora, 
impariamo a sentirci guardati e amati. Impa-
riamo a riconoscere quello sguardo che dona 
dignità, che è lo sguardo di Dio, manifestato in 
Maria nella grotta di Massabielle. Forse anche 
noi, alla luce di quello sguardo, con Bernadet-
te saremo capaci di dire: “per tutto, per Voi as-
sente e presente, grazie! Grazie o Gesù!”

Lo sguardo che ridona dignità

I
Danilo 

Tuccillo



IGNITAS INFINITA è il titolo della 
Dichiarazione - circa la dignità 
umana - pubblicata dal Dicaste-
ro per la Dottrina della fede il 2 
aprile 2024. 

Ogni persona umana possiede una dignità 
infinita, fondata in modo inalienabile nel suo 
stesso essere. Ciò a prescindere dalla fase 
della vita che vive, dalle circo-
stanze che vive, dallo stato di 
necessità o meno in cui versa, 
dalla situazione difficile o meno 
che affronta. Questo principio è 
a fondamento dell’importanza 
della persona umana, nonché 
della tutela dei suoi diritti fin 
dal concepimento.
È la dignità ontologica della 
persona umana, cioè dell’esse-
re umano creato a immagine e somiglianza di 
Dio, nonché redento in Cristo Gesù. 
La persona umana è un tutto inscindibile di 
corpo e anima. 
L’unità dell’anima e del corpo è così profonda 
che si deve considerare l’anima come la «for-
ma» del corpo; ciò significa che grazie all’ani-
ma spirituale il corpo, composto di materia, è 
un corpo umano e vivente; lo spirito e la mate-
ria, nell’uomo, non sono due nature congiun-
te, ma la loro unione forma un’unica natura 
(Catechismo della Chiesa Cattolica, 365). 
L’essere umano è il suo corpo animato. Il cor-
po è nell’anima perché è informato e struttu-
rato da essa, l’anima è nel corpo perché è il 
principio che dà l’essere e la vita a ogni sua 
parte. 
Ciascuno di noi è sessualmente differenziato 
– è: o maschio, o femmina – e fa esperienza di 
maturazione della sua precisa identità umana, 
ricevuta fin dal concepimento. 
Dal capitolo 4, la Dichiarazione rileva alcune 
gravi violazioni della dignità umana: il dram-
ma della povertà, la guerra, il travaglio dei 
migranti, la tratta delle persone, gli abusi ses-
suali, le violenze contro le donne, l’aborto, la 
maternità surrogata, l’eutanasia e il suicidio 
assistito, lo scarto dei diversamente abili, la te-
oria del gender, il cambio di sesso e la violenza 
digitale. 
Al n. 56, la Chiesa rileva le criticità della teoria 

del gender. Basata su un vecchio errore di Pla-
tone che considerava il corpo come una pri-
gione di cui disfarsi, la pericolosissima teoria 
del gender fa parte delle recenti colonizzazio-
ni ideologiche di una certa (anti)cultura che 
pretende di annullare le differenze disponen-
do di sé come se si cambiasse una maglietta. Al 
n. 56 e al n.57 possiamo inoltre leggere: 

57. In merito alla teoria 
del  gender, […] la Chiesa ri-
corda che la vita umana, in tut-
te le sue componenti, fisiche e 
spirituali, è un dono di Dio, 
che va accolto con gratitudine 
e posto a servizio del bene. 
Voler disporre di sé, così come 
prescrive la teoria del gender, 
indipendentemente da questa 
verità basilare della vita uma-

na come dono, non significa altro che cedere 
all’antichissima tentazione dell’essere umano 
che si fa Dio ed entrare in concorrenza con 
il vero Dio dell’amore rivelatoci dal Vangelo.
58. Un secondo rilievo a riguardo della teoria 
del gender è che essa vuole negare la più gran-
de possibile tra le differenze esistenti tra gli es-
seri viventi: quella sessuale. Questa differenza 
fondante è non solo la più grande immagina-
bile, ma è anche la più bella e la più potente: 
essa raggiunge, nella coppia uomo-donna, 
la più ammirevole delle reciprocità ed è così 
la fonte di quel miracolo che mai smette di 
sorprenderci che è l’arrivo di nuovi esseri al 
mondo. 
La teoria del gender svuota la base antropolo-
gica della famiglia e cerca di svuotare la stessa 
persona di sé rendendola perennemente ma-
lata e instabile, a causa di farmaci e di inter-
venti chirurgici che mutilano il corpo compro-
mettendone gravemente e irreparabilmente le 
funzioni naturali. 
59 […] Diventa così inaccettabile che «alcu-
ne ideologie di questo tipo, cerchino di im-
porsi come un pensiero unico che determini 
anche l’educazione dei bambini. Non si deve 
ignorare che sesso biologico (sex) e ruolo so-
ciale-culturale del sesso (gender), si possono 
distinguere, ma non separare». Sono, dunque, 
da respingere tutti quei tentativi che oscura-
no il riferimento all’ineliminabile differenza 

sessuale fra uomo e donna: «non possiamo 
separare ciò che è maschile e femminile dall’o-
pera creata da Dio, che è anteriore a tutte le 
nostre decisioni ed esperienze e dove ci sono 
elementi biologici che è impossibile ignora-
re».  Ogni persona umana, soltanto quando 
può riconoscere ed accettare questa differen-
za nella reciprocità, diventa capace di scoprire 
pienamente sé stessa, la propria dignità e la 
propria identità.
Tu non sei nato nel corpo sbagliato. Tu non 
sei nata nel corpo sbagliato. La tua vita è pre-
ziosissima.
È la colonizzazione ideologica che è sbaglia-
ta. È la teoria del gender che è sbagliata. È la 
buona cultura della vita e del rispetto di sé che 
va ripresa, anche limitando l’uso dei social; 
infatti: «Molti contenuti sui social media sono 
particolarmente dannosi per l’autocompren-
sione e la morale dei giovani» (rev.mo Daniel 
E. Thomas, The body reveals the person, scari-
cabile in inglese). “Maria, Regina dei giovani, 
prega - te ne preghiamo - per tutti i giovani e 
i bambini del mondo! Madre della Vita, prega 
- te ne preghiamo - anche per noi adulti per-
ché diventiamo testimoni credibili e fedeli del 
Vangelo della Vita!” 

8   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

Ecclesia

La vita umana è PREZIOSISSIMO dono di Dio
DIGNITAS INFINITA

D
Angela 

Di Scala

Siamo tutti vite in cammino, a cui Dio continua a ispirare i suoi sogni attraverso profeti di ieri e di oggi, per liberare l’umanità da antiche e nuove schiavitù, coinvolgendo 
giovani e anziani, poveri 
e ricchi, uomini e donne, 
santi e peccatori nelle opere della sua misericordia e 
nelle meraviglie della sua 
giustizia. Il Signore non fa 
rumore, eppure il suo Regno germoglia e cresce in ogni 
angolo del mondo.

Tweet di papa Leone XIV



9   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

Continua a pag.10



10   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

Continua a pag.11

Libri

n questi ultimi anni nell’ambito 
dell’isola e della diocesi di Ischia, 
si è assistito a un notevole svilup-
po di studi sulla sua storia religio-
sa, artistica e civile grazie anche al 

contributo offerto da coloro che hanno curato 
l’Archivio Storico Diocesano che, nonostante 
abbia subito nel corso dei secoli, per varie 
vicende, la perdita di un notevole patrimo-
nio documentario, offre ancora un notevole 
patrimonio documentario da poter studiare. 
L’attenzione degli studiosi si è soffermata par-
ticolarmente sui primi secoli di attività e sulle 
origini della diocesi, nonché sulla successione 
dei vescovi nel corso del secolo XIII. Benche 
P. F. Kehr scriva che “le origini della chiesa d’I-
schia sono molto incerte”, F. Ughelli nella sua 
scheda sulla diocesi indica quale primo vesco-
vo di cui si abbia notizia, Pietro, che firma gli 
atti del terzo Concilio Lateranense celebrato 
da papa Alessandro III nel 1179 insieme con 
Sergio, arcivescovo di Napoli, e gli altri vesco-
vi suoi suffraganei come riporta D. Mansi nel-
la sua raccolta degli atti dei vari concili. Anche 
il canonico Vincenzo Onorato (1739-1829), 
arcidiacono della cattedrale d’Ischia, nella sua 
opera: «Ragguaglio istorico topografico dell’i-
sola d’Ischia» rimasto il manoscritto 439 del 
fondo San Martino della Biblioteca Nazionale 
di Napoli, ci presenta il nome di Pietro quale 
primo vescovo. Inoltre, sostiene che anterior-
mente al secolo XII la nostra Isola sarebbe 
stata guidata da un archimandrita, o “core-
spiscopo”, che avrebbe fissato la sua dimora 
sulla parte montana dell’Isola, esattamente in 
un villaggio dove il vescovo Bartolomeo Bus-
solaro agostiniano originario di Pavia, realizzò 
a sue spese alcune fabbriche nel 1374 e altre 
opere in altri centri di culto sparsi per l’Isola. 
Bisogna ricordare però che lo stesso Onorato 
riferisce che in una pergamena ancora esi-
stente nell’archivio della cattedrale nel secolo 
XVIII, si leggeva che nel 1080 il Capitolo cen-
siva una sua proprietà. Inoltre, nella biografia 
dell’alcantarino San Giovan Giuseppe della 
Croce (Ischia 15 agosto 1654- Napoli 5 mar-
zo 1734) il suo biografo fra Diodato dell’As-
sunta, parlando dell’antica famiglia Calosirto 
alla quale apparteneva il Santo, scrive che nel 
1108 un antenato del suo “per nome Jacopo 
Calosirto era canonico della cattedrale”, e che 
anche questa notizia proveniva da un’antica 

pergamena. Queste pergamene, naturalmen-
te, oggi non esistono più. Se la data del 1179 
costituisce un inequivocabile punto di parten-
za per la storia della Chiesa di Ischia, tuttavia 
sembra che sia necessaria, a giudizio di Nicola 
Cilento, una più approfondita lettura del rogi-
to datato “sull’isola maggiore” (cioè Ischia) 12 
maggio 1036 quarta indizione anno secondo 
di Michele imperatore di Costantinopoli, con 
il quale il conte Marino Melluso e sua mo-
glie Teodora donano i beni che posseggono 
sull’isola d’Ischia, a Pietro, venerabile abate 
del monastero di Santa Maria in Cementara 
dell’Ordine di San Benedetto, da localizzare 

nell’attuale zona di Lacco Ameno, beni che 
confinano con “la terra del nostro episcopa-
to della santa sede della stessa nostra isola”. 
La chiave di volta starebbe proprio in queste 
espressioni che potrebbero far pensare pro-
prio all’esistenza di una sede episcopale   già 
organizzata alla data del 1036. Questa però 
può essere presa solo come ipotesi di lavoro, 
perché manca qualsiasi altro riferimento do-
cumentario. Il catalogo dei vescovi riportato 
da F. Ughelli, dopo il vescovo Pietro, cita nel 
1206 il nome di Amenio ricavandolo, afferma, 
dai monumenti esistenti nell’antica cattedra-
le, quella che si trovava sul castello e che fu 
bombardata, profanata e dissestata dalla flot-
ta anglo-borbonica nel 1809 nel corso della 
spedizione voluta da Ferdinando IV per la 
riconquista del regno di Napoli. Dopo Ame-
nio, l’Ughelli non ricorda altri nomi di vescovi 
fino al 1305, quando riporta il nome di Fra 

Salvo, che però viene ricordato come vescovo 
di Ischia già nei documenti angioini nel 1295. 
Questo lungo silenzio nella successine dei ve-
scovi nel corso del secolo XIII, è stato colmato 
negli ultimi decenni da vari studiosi che han-
no riscontrato i nomi e le date di almeno altri 
sette vescovi e ci hanno fatto conoscere altri 
documenti e privilegi concessi dai papi alla 
chiesa di Ischia. Tra questi la conferma del pri-
vilegio del capitolo della cattedrale di elegge-
re il proprio vescovo e altri privilegi concessi 
alla comunità civile dell’Isola. Un contributo 
notevole in queste ricerche è venuto anche 
dallo studio dei Registri Angioini, ricostruiti e 
pubblicati dagli anni Cinquanta in poi del se-
colo scorso, particolarmente attraverso i vari 
ordini regi per la consegna ai vescovi dei con-
tributi dello stato loro dovuti sia sulla bagliva 
che sulla produzione di allume e dello zolfo 
che si estraevano lungo le pendici del monte 
Epomeo, particolarmente durante gli anni del 
regno di Carlo I d’Angiò. 
La successione episcopale diventa regolare 
dopo l’episcopato di fra Pietro la cui presen-
za sull’isola d’Ischia parte dal 1306, come ci 
viene documentato da una bolla, oggi anco-
ra esistente sebbene in una copia del secolo 
XVII, emessa il 12 giugno di quell’anno in fa-
vore della comunità di Forio a proposito della 
chiesa e parrocchia di San Vito. Questo docu-
mento ci attesta anche che, in seguito all’eru-
zione del monte di Fiaiano verificatasi tra gli 
anni 1300 e 1303, si verificò di conseguenza la 
distruzione del villaggio nel quale sorgevano 
la cattedrale e il palazzo del vescovo presumi-
bilmente nella zona vicina all’odierno porto 
d’Ischia. In questa occasione, la lava vulcanica 
produsse il cosiddetto “Arso”, cioè zona com-
pletamente bruciata sulla quale fino ad alcuni 
decenni fa si estendeva una meravigliosa pi-
neta, distrutta dalla proliferazione di un dele-
terio parassita. 
La localizzazione della cattedrale in questo 
villaggio distrutto dall’eruzione ci viene do-
cumentata da una bolla di papa Innocenzo 
IV, datata da Anagni il 3 ottobre 1243 nella 
quale viene transuntata un’altra bolla del 16 
dicembre 1239 con la quale il vescovo d’Ischia 
Matteo e il capitolo della sua cattedrale conce-
devano al monastero di Santo Stefano dell’Or-
dine di San Benedetto dell’isola di Ventotene 
alcune prerogative spettanti al vescovo di 

I
Agostino 

Di Lustro

Le origini della Chiesa di Ischia



Ischia, che allora estendeva la sua 
giurisdizione anche su quell’isola. 
Infatti l’isola di Ventotene, nell’ar-
cipelago delle isole Ponzane, solo 
nel 1774, per decreto regio, passò 
sotto la giurisdizione del vescovo 
di Gaeta. I documenti più antichi 
che si riferiscono alla chiesa di 
Ischia, sia quelli ecclesiastici com-
presi quelli pontifici che quelli ci-
vili, particolarmente quelli riporti 
dai Registri Angioini, ci attestano 
che fino al 1406 la chiesa di Ischia 
veniva chiamata: “Chiesa Insula-
na”, nonostante che il toponimo “ 
Iscla” o “Ischia maggiore” e simili 
in seguito, sia comparso la prima 
volta in una lettera di papa Leo-
ne III con la quale informa Carlo 
Magno di una devastazione ope-
rata nell’anno 812 tra i 18 e il 21 

agosto sull’isola d’Ischia con ben 
quaranta navi dai “Mauri”, dopo 
aver invaso e prodotto distruzioni 
in altre zone rivierasche del Sud 
Italia, e particolarmente sull’isola 
di Ponza dove distrussero alcuni 
monasteri. Invasioni e distruzioni 
da parte dei Saraceni l’isola d’I-
schia le ha subite prima e dopo 
l’anno 812 e fino al 1268 addirit-
tura a opera dei Pisani, che erano 
stati amici nel corso del secolo 
XII, epoca nella quale gli armatori 
ischitani possedevano addirittura 
un fondaco in quella città. Inol-
tre, proprio nel corso del secolo 
XIII, esattamente nel 1228 e nel 
1274, l’Isola subì due terribili ter-
remoti che produssero, tra l’altro, 
anche gravi sconvolgimenti sulla 
morfologia del territorio. 

11   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

Libri

IL KAIRE È SU X.COM
Seguici per restare 
aggiornato su:

•	 Papa Leone XIV
•	 Diocesi di Ischia
•	 Liturgia del giorno
•	 Eventi e occasioni
•	 e tanto altro...

VAI SU
KAIRE DIOCESI ISCHIA

Continua da pag.10

https://x.com/IschiaKaire
https://x.com/IschiaKaire


12   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

S
Giovanni 

Di Meglio

Tecnologia e infanzia: 
il convegno di Ischia traccia una rotta per il benessere digitale

Tecnologia

abato 24 gennaio il MUDIS – Mu-
seo Diocesano di Ischia ha ospita-
to un incontro che molti genitori 
stavano aspettando. Non uno di 
quei convegni dove ti ritrovi som-

merso da tecnicismi incomprensibili, ma un 
momento di confronto vero su una domanda 
che ci assilla tutti: che rapporto devono avere i 
nostri figli con smartphone, tablet e computer?
L’iniziativa, promossa dal Rotary Club di Ischia 
Distretto 2101, ha visto la partecipazione del 
Dott. Nicola Impagliazzo (pediatra), della Dott.
ssa Antonella Grandinetti (Psicologa e Diretto-
re del Dipartimento Dipendenze di Salerno) 
e della Dott.ssa Fernanda Maio, specialista del 
benessere digitale. Tre voci diverse, tre prospet-
tive complementari su un tema che sta diven-
tando urgente non solo nelle nostre case, ma a 
livello internazionale.
Basti pensare che in Francia il presidente 
Macron ha proposto di vietare l’uso dei so-
cial network ai minori di 15 anni. È la prima 
nazione europea, ma non l’unica, a voler se-
guire le orme dell’Australia, dove il bando è già 
attivo. Un segnale forte che conferma come la 
questione del rapporto tra infanzia e tecnologia 
sia ormai una priorità di ordine sociale, ben ol-
tre i confini delle singole famiglie.
Un salto generazionale senza precedenti
Il Dott. Impagliazzo ha aperto il confronto con 
una prospettiva storica: cosa è cambiato negli 
ultimi trent’anni? La differenza tra chi è nato 
negli anni ‘90 e chi nasce negli anni ‘20 non 
è solo una questione di gadget più moderni o 
connessioni più veloci. È un cambiamento an-
tropologico.
I bambini di oggi crescono in un ecosistema 
completamente diverso. Dove noi scoprivamo 
il mondo attraverso il gioco all’aperto, le gi-
nocchia sbucciate e le ore passate a inventare 
storie, loro hanno accesso istantaneo a tutto. 
O meglio, a una versione filtrata, accelerata e 
spesso distorta di tutto.
E qui arriviamo al cuore del problema: cosa 
succede davvero quando mettiamo un tablet in 
mano a un bambino di due o tre anni? Non si 
tratta di demonizzare la tecnologia, ma di capi-
re a cosa esponiamo i nostri figli e quali potreb-
bero essere le conseguenze a lungo termine.

I segnali d’allarme che non possiamo igno-
rare
La Dott.ssa Grandinetti ha portato sul tavolo 
dati concreti, quelli che emergono dalla sua 
esperienza quotidiana nel Dipartimento Dipen-
denze. Le casistiche di disagio giovanile legate 
all’uso problematico della tecnologia stanno 
aumentando in modo preoccupante: difficoltà 
di concentrazione, disturbi del sonno, ansia so-
ciale, isolamento.

Non stiamo parlando di casi sporadici, ma di 
tendenze che attraversano tutte le fasce sociali. 
Il digitale, usato male, può diventare una fuga, 
un rifugio che sostituisce le relazioni reali inve-
ce di integrarle.
Il ruolo decisivo dei genitori
Ma è stato l’intervento della Dott.ssa Fernanda 
Maio a spostare il focus nel punto più delica-
to: noi adulti. Perché se è vero che i nostri figli 
sono nativi digitali, è altrettanto vero che noi 
genitori siamo spesso all’oscuro di ciò che av-
viene nel mondo digitale.
La specialista del benessere digitale ha dimo-
strato con chiarezza che una corretta cultura 
digitale in famiglia si traduce automaticamente 
in un uso più sano della tecnologia da parte dei 
figli. Non si tratta di proibire o di controllare 
ossessivamente, ma di educare all’uso consape-
vole.
Il messaggio è forte: la tecnologia deve restare 
al nostro servizio, non trasformarsi nel nostro 
padrone. E questo vale tanto per un bambino di 
otto anni quanto per un genitore di quaranta.

La forza del “villaggio digitale”
Una delle riflessioni più interessanti emerse dal 
convegno riguarda la necessità di creare una 
rete di regole condivise. Non basta che ogni fa-
miglia stabilisca le proprie norme: serve un ter-
reno comune tra genitori, insegnanti e scuola.
Come recitava una delle slide proiettate du-
rante l’incontro: “La sfida per un utilizzo più 
sano del digitale si vince soltanto insieme”. Se 
famiglia e scuola mandano messaggi diversi, il 
bambino resta in mezzo e le regole si trasforma-
no in una negoziazione continua, estenuante e 
inefficace.
Serve invece un quadro unico: poche scelte 
chiare, coerenti e sostenibili per tutti. Non 
una somma di opinioni personali, ma un vero 
e proprio patto educativo che riduca conflitti, 
pressione sociale ed eccezioni quotidiane. Un 
villaggio digitale sicuro dove i nostri figli possa-
no crescere protetti, ma non isolati dal mondo.
Tecnologia sì, ma con quale consapevolez-
za?
La domanda che ha aperto il convegno – tecno-
logia sì o tecnologia no – trova forse una rispo-
sta più sfumata di quanto ci aspettassimo. Non 
si tratta di schierarsi con i tecnofili entusiasti o 
con gli apocalittici che vorrebbero tornare all’e-
ra pre-digitale.
Si tratta invece di assumere un ruolo attivo, di 
formarci come adulti per poter guidare i nostri 
figli in questo territorio ancora in gran parte 
inesplorato. Di riconoscere che la tecnologia è 
uno strumento potente che può aprire oppor-
tunità straordinarie, ma anche esporre a rischi 
concreti.
L’incontro ha avuto il merito di non offrire ricet-
te preconfezionate, ma di stimolare una rifles-
sione collettiva. Ha messo intorno allo stesso 
tavolo competenze diverse – mediche, psicolo-
giche, educative – per costruire quella visione 
comune di cui c’è tanto bisogno.
Perché alla fine, come genitori, non possiamo 
permetterci di improvvisare. I nostri figli me-
ritano che prendiamo sul serio questa sfida, 
che ci informiamo, che collaboriamo. Che co-
struiamo insieme quel villaggio digitale dove 
possano crescere sereni, consapevoli e liberi di 
scegliere che ruolo far giocare alla tecnologia 
nelle loro vite.

Pediatri, psicologi ed esperti riuniti al MUDIS per affrontare una delle sfide educative più urgenti del nostro tempo



carnato perfettamente la Parola del Vangelo 
sotto l’azione dello Spirito Santo, fino ad es-
sere definito un Alter Christus. “Voleva che i 
ministri della parola di Dio attendessero agli 
studi sacri e non fossero impediti da nessun 
altro impegno. Diceva infatti che sono stati 
scelti da un gran re per bandire ai popoli gli 
editti che ascoltano dalla sua bocca. «Il pre-
dicatore – diceva - deve prima attingere nel 
segreto della preghiera ciò che poi riverserà 
nei discorsi. Prima deve riscaldarsi interior-
mente, per non proferire all’esterno fredde 
parole». È un ufficio, sottolineava, degno di 
riverenza, e tutti devono venerare quelli che 
lo esercitano: «Essi sono la vita del corpo, gli 
avversari dei demoni, essi sono la lampada 
del mondo». Riteneva poi i dottori in sacra 
teologia degni di particolari onori. Per que-
sto una volta fece scrivere come norma ge-
nerale: «Dobbiamo onorare e venerare tutti 
i teologi e quanti ci dispensano la parola di 
Dio come quelli che ci somministrano spirito 
e vita». E scrivendo una volta al beato Anto-
nio (di Padova), fece iniziare la lettera così: 
«A frate Antonio, mio 
vescovo». Però diceva 
che sono da compian-
gersi i predicatori, che 
vendono spesso il loro 
ministero per un soldo 
di vanagloria. E cercava 
a volte di guarire il loro 
gonfiore con questo 
rimedio: «Perché vi glo-
riate della conversione 
degli uomini, quando 
li hanno convertiti con 
le loro preghiere i miei 
frati semplici?». Ed anzi 
commentava così il pas-
so che dice: Perfino la 
sterile ha partorito nu-
merosi figli: «La sterile 
è il mio frate poverello, 
che non ha il compito 
di generare figli nella 
Chiesa. Ma nel giudizio 
ne avrà dato alla luce 
moltissimi, perché in 
quel giorno il giudice 
ascriverà a sua gloria 

quelli, che ora converte con le sue preghie-
re personali. Quella invece che ne ha molti 
comparirà sterile perché il predicatore, che è 
fiero di molti figli come se li avesse generati 
lui, capirà allora che in essi non c’è niente di 
suo». Riguardo poi a quelli che ci tengono 
a sentirsi lodare più come retori che come 
predicatori, e che parlano con discorsi leccati 
ma senza animo, non li amava molto. E af-
fermava che fanno una cattiva spartizione del 
tempo, perché danno tutto alla predicazione 
niente alla devozione. In altre parole, lodava 
quel predicatore che ogni tanto si preoccupa 
di se stesso e si nutre personalmente della 
sapienza» (FF 747)”.
Papa Leone conclude: «In conclusione, caris-
simi, ascoltiamo ancora la Dei Verbum, che 
esalta l’intreccio tra la Sacra Scrittura e la 
Tradizione: esse – afferma – sono talmente 
connesse e congiunte tra loro da non poter 
sussistere indipendentemente, e insieme, se-
condo il proprio modo, sotto l’azione di un 
solo Spirito Santo, contribuiscono efficace-
mente alla salvezza delle anime».

apa Leone XIV continua il 
ciclo di catechesi del merco-
ledì: «Proseguendo nella let-
tura della Costituzione conci-
liare Dei Verbum sulla divina 
Rivelazione, oggi riflettiamo 

sul rapporto tra la Sacra Scrittura e la 
Tradizione. Possiamo prendere come sfondo 
due scene evangeliche. Nella prima, che si 
svolge nel Cenacolo, Gesù, nel suo grande 
discorso-testamento rivolto ai discepoli, 
afferma: “Vi ho detto queste cose mentre 
sono ancora presso di voi. Ma il Paraclito, lo 
Spirito Santo che il Padre manderà nel mio 
nome, lui vi insegnerà ogni cosa e vi ricorderà 
tutto ciò che io vi ho detto. […] Quando ver-
rà lui, lo Spirito della verità, vi guiderà a tutta 
la verità”. La seconda scena ci conduce, inve-
ce, sulle colline della Galilea. Gesù risorto si 
mostra ai discepoli, che sono sorpresi e dub-
biosi, e dà loro una consegna: “Andate e fate 
discepoli tutti i popoli, […] insegnando loro 
a osservare tutto ciò che vi ho comandato” 
(Mt  28,19-20). In entrambe queste scene è 
evidente il nesso intimo tra la parola pronun-
ciata da Cristo e la sua diffusione lungo i se-
coli.  È ciò che il Concilio Vaticano II afferma 
ricorrendo a un’immagine suggestiva: «La 
sacra Scrittura e la sacra Tradizione sono 
strettamente congiunte e comunicanti tra 
loro. Poiché ambedue scaturiscono dalla 
stessa divina sorgente, esse formano in certo 
qual modo un tutto e tendono allo stesso 
fine. La Tradizione ecclesiale si dirama lungo 
il percorso della storia attraverso la Chiesa 
che custodisce, interpreta, incarna la Parola 
di Dio. … Sulla scia delle parole di Cristo che 
abbiamo sopra citato, il Concilio afferma che 
“la Tradizione di origine apostolica progredi-
sce nella Chiesa con l’assistenza dello Spirito 
Santo». Questo avviene con la comprensione 
piena mediante «la riflessione e lo studio dei 
credenti”, attraverso l’esperienza che nasce 
da «una più profonda intelligenza delle cose 
spirituali» e, soprattutto, con la predicazione 
dei successori degli apostoli che hanno rice-
vuto «un carisma sicuro di verità». In sintesi, 
“la Chiesa nella sua dottrina, nella sua vita e 
nel suo culto, perpetua e trasmette a tutte le 
generazioni tutto ciò che essa crede.”».
San Francesco d’Assisi è il santo che ha in-

Ecclesia

13   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

Predicare la Parola
P
Ordine 

francescano 
secolare 
di Forio

������
��������� �����

�����������������

“Si prese“Si prese
DIOCESI DI ISCHIA

CENTRO DI ASCOLTO 
E ASSISTENZA MEDICA

cura di lui”cura di lui”
Lc 10,34Lc 10,34

392 4981591

Ufficio parrocchiale 
S. Sebastiano martire

Sala Poa

Ufficio parrocchiale 
Basilica S. M. Maddalena

349 6483213

338 7796572

FORIO

ISCHIA

CASAMICCIOLA

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


14   7 febbraio 2026 www.ilkaire.it

Commento al Vangelo

opo il discorso delle Beatitu-
dini, carissimi amici, le parole 
di Gesù continuano a essere 
rivolte ai discepoli. Dopo il 
“voi” dell’ultima Beatitudine 

ritorna il “voi siete”. Gesù, dunque, non si 
rivolge a chiunque, ma a coloro che hanno 
deciso di seguirlo, ai discepoli, e lo fa attra-
verso due immagini estremamente eloquen-
ti: il sale e la luce.
Queste immagini trovano un’eco fortissima 
già nelle letture che precedono il Vangelo, 
come se tutta la liturgia di questa domenica 
parlasse la stessa lingua: quella della concre-
tezza. La prima lettura, tratta dal profeta Isaia, 
è quasi spiazzante. Dio smonta una religiosi-
tà fatta di gesti vuoti e va dritto al cuore della 
questione: «Dividi il pane con l’affamato, 
introduci in casa i miseri, senza tetto». E 
poi aggiunge una promessa sorprendente: 
«Allora la tua luce sorgerà come l’aurora».
La luce, ci dice Isaia, non nasce dalle parole 
giuste o da pratiche impeccabili, ma da una 
vita che si lascia ferire dal bisogno dell’altro. 
Una vita che accetta di essere ferita è una vita 
che si apre, che si dischiude, permettendo 
alla luce della Parola di emergere. È lì che la 
fede diventa visibile. È lì che il Vangelo smet-
te di essere un’idea e diventa carne.
Nel Vangelo Gesù riprende esattamente que-
sta logica. Sale e luce non sono simboli spi-
rituali astratti, ma realtà che funzionano solo 
se entrano in contatto con qualcosa. Il sale 
deve toccare il cibo, la luce deve stare dentro 
il buio. Non esiste un cristianesimo a distan-
za di sicurezza: o si sporca le mani, oppure 
perde significato. Questo mette in crisi ogni 
tentazione di vivere la fede in modo intimisti-
co, chiuso, rassicurante.
Anche la prima lettera ai Corinzi completa il 
quadro. Paolo confessa di non aver annun-
ciato il Vangelo con discorsi sapienti o stra-
tegie persuasive, ma con debolezza, timore e 

grande semplicità. Perché? Perché la fede non 
si fonda sulla bravura di chi parla, ma sulla 
potenza di Dio. San Paolo ci consegna una 
verità decisiva: quando cerchiamo di “dimo-
strare” Dio, rischiamo di oscurarlo; quando 
invece accettiamo la nostra fragilità, gli la-
sciamo spazio. Anche questa è luce: una luce 
discreta, che non abbaglia, ma orienta. Accet-
tarsi, in fondo, significa far entrare la luce.
Queste due immagini ci raccontano allora 
una verità profonda: siamo persone che “fun-
zionano” solo quando entrano in relazione, 
quando si lasciano toccare da qualcosa o da 
qualcuno. E questo richiama un’altra verità, 
forse scomoda ma essenziale: essere cristiani 
non significa apparire migliori, ma vivere in 
modo più vero. Non fare cose straordinarie, 
ma vivere le cose ordi-
narie con uno sguardo 
nuovo.
Il sale e la luce ci rivela-
no anche un’altra grande 
lezione: il loro perdersi 
nelle cose che incontra-
no. Il sale è efficace solo 
se scompare. La luce è 
visibile solo quando illu-
mina altro. Così è la fede: 
è autentica quando cam-
bia il sapore delle cose 
dall’interno. Un medico 
si riconosce dal modo in 
cui cura, un giardiniere 
dall’attenzione con cui 
coltiva, una madre dalla 
tenerezza con cui ama. 
Un cristiano, ovunque si 
trovi, non lascia le cose 
come sono: le rende più 
umane, più vere, più abi-
tabili.
Il cristianesimo non con-
quista piantando bandie-

re, ma trasformando lentamente il mondo 
dall’interno. Non cresce per proselitismo, ma 
per attrazione. E la luce di Dio, come il sapo-
re che Dio dona alla nostra vita, è attraente 
e inconfondibile. Quando la vita ha sapore, 
quando la luce è accesa, gli altri se ne accor-
gono. E forse iniziano anche loro a cercare 
quella felicità che ha un nome semplice e im-
pegnativo: amare.
Alla fine, la domanda che questa domenica 
ci consegna non è: «Quanto credi?», ma: 
«Che sapore ha la tua vita per gli altri?» e 
«Che luce accende il tuo modo di stare al 
mondo?». Se, attraverso di noi, qualcuno ri-
esce a non sentirsi solo, a non perdersi nel 
buio, allora – senza proclami e senza rumore 
– il Vangelo sta già parlando.

Una vita concreta
8 FEBBRAIO 2026 Mt 5,13-16

D
Don Cristian 

Solmonese

Il settimanale di informazione
della Chiesa di Ischia

Proprietario ed editore
COOPERATIVA SOCIALE
KAIROS ONLUS

Via delle Terme 76/R - 80077 Ischia 
Codice fiscale e P.Iva: 04243591213 
Rea CCIAA 680555 - Prefettura di Napoli 
nr.11219 del 05/03/2003 
Albo Nazionale Società Cooperative
Nr.A715936 del 24/03/05 
Sezione Cooperative a Mutualità Prevalente 
Categoria Cooperative Sociali 
Tel. 0813334228 Fax 081981342
Registro degli Operatori di Comunicazione nr.33860
Registrazione al Tribunale di Napoli
con il n. 8 del 07/02/ 2014

Direttore responsabile: 
Dott. Lorenzo Russo 
direttorekaire@chiesaischia.it 
@russolorenzo 
Redazione: 
Via delle Terme 76/R
80077 Ischia 
www.ilkaire.it
kaireischia@gmail.com 
Progettazione 
e impaginazione: 
Gaetano Patalano 

Per inserzioni promozionali e contributi: 
Tel. 0813334228 - Fax 081981342 
oppure per e-mail: kairos@inventalavoro.it


